
A PROPÓSITO DO FREI LUÍS PE SOUSA DE GARRETT

Johnny José Mafra*

Para bem entendermos o que foi a tragédia grega, e necessã -

rio distinguir, desde o início, o trágico, "como fenômeno vital, da

tragédia, como forma astística dramática que se apodera do trágico".

0 trágico relaciona-se com o homem e as forças superiores a

ele.Propriamente, podemos dizer que está no conflito entre o finito

e o infinito. Tal conflito gera episódios que desencadeiam açõesdig_

nas de serem representadas. A poesia apodera-se do trágico e cria,a

traves da união de episódios e ações, quadros capazes de empolgar e

produzir terror.

Se somos capazes de distinguir o trágico da tragédia, pode -

mos definir a tragédia grega como uma encenação grandiosa de fatos

portadores do trágico. Tal encenação fazia-se em obediência a deter_
minadas regras que prescreviam desde a estrutura interna, como a e-

xistência de peripécia e reconhecimento, unidades de ação, tempo e

lugar, até a estrutura externa, como a divisão em partes,o número

de atores e o metro dos cantos do coro. Sendo assim, toda obra dra

mática que nao apresentar qualquer uma dessas partes ou qualquer um

desses elementos não será tragédia.

Ora, temos diante de nós uma análise em que se afirma ser o

EKíi Luii dí Souia tragédia. Diz-se que tem peripécia, e tem: lã es_
tão as cenas finais do terceiro ato a prová-lo. Esperava-se que o

Romeiro tivesse uma titude que, certamente, seria muito mais desas

trosa e que, como representante do Destino, punisse as suas vítimas.

Na verdade, ele frustra essa expectativa e se recolhe â sua condi -

ção de desconhecido, preferindo não atingir com sua vingança os brios

de sua mulher e a inocência de Maria.Diz-se que tem catástrofe, e

tem: a cena da morte de Maria e da tomada de hábito de Madalena e

Manuel engrandece a pena de Garrett e teria dado a SÓfocles a mes

ma glória que obteve com semelhante cena de Êdipo-Rei. Por fim, ou

vimos que. a peça tem reconhecimento, e o encontramos com facilidade.

Tal e o final do segundo ato, em que o Romeiro, ao apontar o retra

to de Dom João e a se declarar Ninguém,se dá a conhecer como o pro-

* Professor Adjunto da Faculdade de Letras da Universidade Federal

de Minas Gerais. Doutor em Literatura Latina

71



prio Dom João de Portugal. Igualmente podemos confirmar a existência

da regra das unidades: a unidade de ação é clara, mas a unidade de

tempo e lugar apenas se sustenta graças ao artifício da pena exem

plar de Garrett, como o demonstra a tese da ilustre Profa. SngelaVaz
Leão, quando diz a propósito da unidade de lugar: "Há três cenários,

um para cada ato:(...).Se considerarmos que o primeiro cenário deixa

de existir porque é devorado pelas chamas, somos obrigados a reconhe_

cer que a mudança de cenário e necessária e decorre da própria intri^

ga. Os dois outros cenários, conforme a encenação, podem atender a

exigência de visibilidade de conjunto, do código aristotelico. Alem

disso, situam-se os três na mesma vila, o que nao deixa de satisfa

zer a uma relativa unidade de lugar". Se levarmos em conta que Aris

tóteles dá pouco valor ao problema da unidade de tempo e lugar, res

ta-nos reconhecer que até agora a obra enquadra-se perfeitamente nas

regras da tragédia grega, o que muito agradaria ao poeta que diz a -

ceitar para sua peça o modesto título de drama, embora prefira clas-
- 2

sifica-la como tragédia.

Examinemos outro aspecto ainda da estrutura interna da tragé

dia. A peça mostra-se impregnada do fatalismo pagão. Esse fato salta

aos olhos, como bem o demonstra a conferencista, ao levantar todos

os passos que trazem a idéia de agouro, e ao concluir que "a presen

ça constante de agouros e pressãgios, os sonhos premonitórios de Ma

ria, os episódios significativos dos dois retratos, o valor simbóli

co das marcas cronológicas, tudo isso nos sugere uma ligação misterio

sa entre o visível e o invisível, e anuncia a fatalidade que ameaça

esmagar os protagonistas". A essa idéia de fatalidade o poeta opõe

outra: a da concepção providencialista da vida. Para provar isso,lem

bro a discussão entre Frei Jorge e Manuel de Sousa, em que comenta -

vam sobre a presença de Dom João na pessoa do Romeiro.

A respeito da revelação, Manuel pergunta a Jor

ge: "Dona Madalena o que sabe?". Ao que Jorge respor»

de: "0 que lhe disse o Romeiro naquela fatal sala dos

retratos...o que já te contei (...)".E adiante diz Ma

nuel de Sousa falando de Maria:"Essa confio no Senhor

que nao saiba, ao menos por ora...".Conclui Jorge, no

final da cena, a respeito da mesma donzela:"Deus esta

rã conosco e com ela!"

Reforçando sua idéia sobre o fatalismo, a conferencista nota

72



a presença de um novo elemento: o cristianismo. Acha que o cristia

nismo de EKíi Lu4.i dí Souia, ao invés de amenizar a idéia da fatali^

dade, vem reforçá-la. Não comungo inteiramente com essa idéia quan

do percebo que, no desfecho, apesar de tudo se realizar como num

passe de fatalidade, o poeta insiste em que todos os acontecimentos

fazem parte dos planos de Deus, do Deus concebido pelo cristianismo.
- . 3

Ha uma ordem, a ordem das coisas, que e a Providencia. Em toda a

peça, a nota dominante ê a do espiritualismo cristão, a metafísica

do pecado, da penitência e do resgate. No final de seu diálogo com

Manuel, Frei Jorge conclui:

"E Deus...Deus acudirã".

Espera-se que Deus tenha e seja a melhor solução. Aqui nao

há o conflito da tragédia grega - conflito essencial ã tragédia —

em que se opõe a finitude do homem â infinitude dos deuses. Sem es

se conflito, podemos dizer que desaparece a tragédia, no sentido gre

go — e só nesse sentido a podemos entender. 0 cristianismo elimi -

nou o conflito entre o homem e Deus no momento em que aceitou a Pro

vidência Divina, que ê diferente do sentido grego de fatalidade.

Desta forma, o Frei Jorge não e apenas "o tímido porta-voz

dessa idéia" de cristianismo, mas o apologista da concepção crista

de Providência. Se, de um lado, Teimo Pais ê um aspecto do coro fa

talista, de outro, Frei Jorge ê o agonista da religião católica, ã

qual pertencia Garrett como batizado e contra a qual não parece in

surgir-se em seu drama, apesar da utilização do componente clássico

fatalidade. No meu entender, o realce dado â idéia de fatalidade au

menta a crença na Providência Divina. Madalena esta entre TelmoPais,

mensageiro dos agouros, e Frei Jorge, representante da Igreja Caro-

lica. As palavras de Madalena são de "franca recusa ao plano deDeus",

como diz a conferencista, mas ela, Madalena, ê livre de entrar ou

não para o convento, e ela o faz, assim como antes fora livre de ca

sar ou não com Manuel de Sousa.

0 fato trágico, na tradição grega, e desencadeado por um

erro, chamado falha trágica, em grego amartia. Em Êdipo-Rei, a fa_

lha é hereditária. Seria proveniente da própria tradição cadméia.ou

mais provavelmente do crime praticado por seu pai Laio, que atenta

ra contra a honra e o pudor de seu discípulo. 0 jovem, para nao so

frer a humilhação, mata-se. Seu pai, o rei Pêlope, lança contra o

causador da morte do filho a maldição de que ele haveria de morrer

pelas mãos do próprio filho. Em Enei LuZi de Souia encontramos tam

bém a falha trágica, a amartia, várias vezes declarada pela própria

73



Madalena. Note-se que em Êdipo a falha é inconsciente e não dependeu
.—dele, enquanto na peça de Garrett ela ê conhecida de Madalena e nas

ce dela mesma. Madalena conhece sua falha, mas atribui-a a um poder
maior que suas forças. No final da cena X do segundo ato, Madalena
confessa o erro, que ej.a conta entre as infelicidades de sua vida.
Eis o que diz:

"...Este amor, que hoje está santifiçado e ben

dito no céu, porque Manuel de Sousa ê meu mari

do, começou com um crime, porque eu amei-o as

sim que o vi... e quando o vi, hoje, hoje

foi em tal dia como hoje, D. João de Portugal
ainda era vivo".

Podemos concluir que também na peça do escritor luso o fato

trágico ê desencadeado por um erro. Essa conclusão nos faz conside
rar que a peça e trágica, pelo menos quanto ã presença desse elemen
to. Mas se, por um lado, a peça tem a falha trágica, por outor lado,
não tem a hybris, que ê o elemento estabelecedor do conflito entre o
finito e o infinito. A hybris é propriamente a presunção do herói que
se empenha na defesa de uma idéia. Wolfgang Kayser acha estreita es

sa concepção do trágico, quando pretende considerar trágicas as per
sonagens do Enei LuZi- dí Souia,mesmo sem hybris. Não esposo tal opi
nião. Em Madalena há a falha trágica, mas nem ela nem Manuel de Sou
sa estão movidos pela hybris. Nenhum membro da família pretende de -
fendér idéias, enfrentando forças superiores. Nota-se apenas um de
safio lançado por Manuel de Sousa aos governadores ao deitar fogo ao
palácio. Sem hybris não teremos tragédia. Mas não fixemos nisso nos
sos argumentos, porquanto na própria tragédia grega ãs vezes se tor

na difícil a caracterização da hybris.

Consideremos a estrutura externa da tragédia. X época de SÓ

focles, jã a, encontramos em sua forma definitiva: prólogo, párodo(en
trada do coro), três episódios separados pelos estãsimos (cantos do

coro) e o êxodo. Dentro dessa estrutura encontramos o coro, que exer
ce na tragédia função muito importante, se não essencial. Com a evo

lução da. tragédia, perde sua importância como parte da estrutura,mas
ainda permanece como elemento decorativo. Garrett não tem coro, por
que tal não comporta o drama moderno, mas não se esquece de conser -
var sua presença muito engenhosamente na pessoa de Teimo Pais. Ele ê

o elemento que tudo sabe e que reflete a opinião popular,como
o coro grego, e que ãs vezes se vê envolvido na trama, convidado a opi
nar ou a demonstrar suas emoções. Tal ê, como exemplo, o monólogo

74



da cena IV do terceiro ato, em que Teimo descobre e denuncia toda

a desgraça em que ele próprio se vê envolvido. Notemos, entretanto,
que Teimo Pais é apenas uma estilização do coro - e com que eng£
nho Garrett o criou! - mas não o próprio coro. Alem dessa estili
zação que é, na verdade, uma presença ativa, o autor faz ouvir.no
final, um coro de frades, que interfere na cena sem tomar parte no

diálogo.
Estamos vendo que a estrutura física do EKíi LuZi de Sou

ia não é a mesma da tragédia grega. Traz as marcas do distanciamen

to no tempo e das novas regras do drama.
Mais um fato ainda mostra-nos que o drama romântico não é

o drama grego: a utilização dos atores. A tragédia grega põe em ce
na no máximo três atores, o que atende I lógica da evolução histó
rica da tragédia. No princípio era apenas o coro; em seguida o co
ro dialogava com um ator, depois com um segundo,e, por último, na
pena de SÓfocles, com um terceiro ator. E não mais. Horãcio pres
creve na A/14 Poética, v. 192, que, se houver em cena um quarto a-

tor, que seja muta persona. Tal não se dá na obra de Garrett.O poe
ta põe em cena quatro ou cinco atores, e todos falam (Cf.Cena VII,

39 ato).

Quando precedo a essa análise, não pretendo enfrentar os
argumentos da Profa. Ângela Vaz Leão, porquanto ela os desenvolve
com muita segurança e se encontra solidamente amparada. Para exem

plificar, cito apenas Wolfgang Kayser, em Anâliií í IntíKpKetação
da ObKa LitíKÓKia; Jacinto Prado Coelho, em VicionÓKio dí Litenatu
Ka BKaiitíiKa, PoKtuguíia eGalega; Antônio José Saraiva e dscar
Lopes, em HiitÕKia da LiteKatUKa PoKtuguíia; e Feliciano Ramos, em
HiitÕKia da LitíKatuKa PoKtuguíia..Quero, entretanto, firmar a mi
nha idéia de que a peça não é uma tragédia no sentido estrito, mas
apenas num sentido amplo. Prefiro mesmo dizer que ela ê um análo
go da tragédia grega. E isto basta. Sinto-me empolgado ao reler
EKíi LuZi dí Souia e nele sentir a presença do mundo clássico.Essa
presença encontra-se em inúmeras obras da literatura ocidental. Pa
ra mim, essas obras representam projeções da tragédia grega, ou a-
penas análogos. A AntZgona de Anouilh e a ElzctKa de Giraudoux são
projeções da tragédia, enquanto oHamlít de Shakespeare é um anãlo
go da tragédia grega. Penso que Garrett vale muito mais por criar
um análogo do que por verter um drama grego.

A confrerencista propôs-se apresentar o componente clássi
co na estrutura dramática do EKíi LuZi dí Souia, e o fez com ma
estria.como só ela ê capaz.A discussão sobre ser ou não ser a pe-

75



ça uma tragédia não está no tema.

NOTAS

1. Cf. Wolfgang Kayser. Anãliií í IntíKpKítação da ObKa LitíKÓKia.

Coimbra, Armênio Amado, 1958, p. 281, Vol. II.

2. Cf. Garrett. Memória ao Conservatório Real. In_:-. Enei LuZi dí
Souia.Rio de Janeiro, Edições de Ouro, s/d. p. 45.

3. Providentia Definiri potest: Ordo rerum omnium in f-inem in mente

divina conceptus et in creaturis ad executionem mandatus.(Cf. Io

annes Di Napoli. Manualí Philoiophiaí. Casali, Marietti Editori

Ltd., 1953. p. 132, Vol. III.

BIBLIOGRAFIA

ARISTÓTELES. Poética (Tradução, introdução e notas de Eudoro de Sou

sa). Porto Alegre, Editora Globo, s/d.

COELHO, Jacinto do Prado. Frei Luís de Sousa. ln:ViCÍonínio dí Lití

natuna Bnaiileina, Pontuguíia e Galega. Porto, Figueirinhas,1978.

. Romantismo. In: Vicionanio dí LiteKatuKa BKaiilíiKa, Pok
tugueia í Galega. Porto, Figueirinhas, 1978.

FERGUSSON, Francis. Evolução í Sentido do TíatKO. Rio, Zahar Edito

res, 1964.

FREIRE, Antônio. Conceito dí Moina na TKagédia Gnega. Braga, Livra

ria Cruz, 1969.

GARRETT, J.B.L.A. Memória ao Conservatório Real de Lisboa. In:-.

EKíi LuZi dí Souia. Rio de Janeiro, Edições de Ouro, s/d.

HORÃCIO. Ante Poítica (Tradução, introdução e comentários de R.M.R£

sado Fernandes). Lisboa, Livraria Clássica Editora, s/.d.

HUGO, Victor. Pnéiací dí "CKomlOítl". Paris, Libraire Larousse,1949.

KAYSER, Wolfgang. Anãliií e. IntíKpKítação da ObKa Litínánia.Coimbra,
Armênio Amado, 1958.

RAMOS, Feliciano. HiitÕKia da LitíKatuKa PoKtuguíia. 2a. edição,Bra

ga, 1956.

SARAIVA. A.J.e LOPES, 0.HiitÕKia da LitíKatuKa PoKtuguíia.2a. edi -

76



ção, Porto, Porto Editora, s/d,

SPINA, S. INTROPUÇÃO Ã POÉTICA CLÃSSICA. São Paulo, Editora F.T.D.,

1967.

77


