
 21 

Pensar a Leitura/Pensar a Escritura, Hoje 
Vera Casa Nova 

(UFMG) 

Todas as formas se mudam, decaem e perecem 
ou se transformam, são todas efemeraç e 
caducas, ao passo que a idéia ou substância é 
sempre viva, verde e eterna. 

João Ribeiro, Páginas de Estética, p. 87. 
 
Pensar o efêmero, o transitório e ao mesmo tempo insinuar contrastes: 
pobreza/riqueza; quem lê/quem não lê; quem pode/quem não pode; quem 
sabe/quem não sabe. Tudo isso e muito mais, quando penso na leitura de 
um livro por um e/ou muitos. 

Livro-texto-verso-frase. Livro-objeto de muitos sentidos insistindo, 
persistindo na História. Mas como pensar a leitura sem pensar o tempo e o 
espaço na contemporaneidade? 

O 3o. mundo: A América Latina, a África, o Haiti... de analfabetos que 
lêem tudo sem as letras. Aqui não há possibilidade de certezas ou de 
verdades absolutas. Nós, pobres inseguros e carentes, nos apoiamos em 
qualquer verdade que tenha aparência de verdade. Por isso corremos atrás 
de fragmentos de conhecimento sobre os objetos eleitos, escolhidos por 
nós. 

Estamos diante de objetos semióticos, de imagens plurivisuais e o livro 
continua ali a nos observar. Uma outra leitura colhendo sentidos cuja 
referência está na história do indivíduo, do sujeito. Algo semelhante a 
fractais. 

Fractal, qualquer coisa cuja forma é aparentemente irregular, interrompida, 
dcscontínua. Um objeto fisico que mostra uma forma fractal, forma 
poligonal, com numeroso número de lados. Dimensão fractal da leitura, ato 
de recepção como produção de sentidos que muda a própria natureza do 
objeto. 

Não há mais lugar para o autor que exclui a multiplicação, o jogo de 
possíveis sentidos do seu texto. Bakhtin pensa o romance como uma 
orquestração de vozes, uma polifonia, onde múltiplas vozes se encontram. 

 22 

Ao nosso redor existe uma polifonia, ou melhor, nós somos também uma 
polifonia. Ao percorrer versos, narrativas variadas, jornais, revistas, textos 
variados, assim também imagens, estamos diante de uma multiplicidade 
concreta, numerosos sinais, símbolos, signos que nos espreitam e nos 
solicitam. Em nossos relacionamentos, em nível individual ou social 
esbarramos em máscaras e poses variadas. 

Acostumados ao mimético exacerbado a que nossa cultura nos submete, ao 
“surplus” da cultura de massa, ao signo reduplicador, ao estereótipo, 
ficamos perplexos, surpresos diante da desintegração, da desconstrução dos 
signos. O próprio livro passou a descartável, ou ainda, é lido pela capa, pela 
orelha, pela resenha. O processo de leitura é mais veloz, tanto quanto o ato 
de ler imagem. O texto deve ser curto para ser lido. A frase é curta. A 
sintaxe minimalista. O verso um multiplicador sintético. 

Domina a imagem virtual, a que é formada pelos raios luminosos, que 
divergem depois de atravessarem um sistema ótico. A ancoragem dos 
sentidos parece nos desapontar. Diante de um olhar desarmado, as imagens 
circulam, pulverizam-se. Onde está a representação que o próprio 
significante aponta? Imago, imagem, imitação. Não mais a imitação a que 
Aristóteles se referia, mas a mutação. Tempo e espaço imagético em fluxo 
constante. A vinheta apresenta a novela Olho por Olho. A imagem 
petrificada do homem e da mulher eroticamente se move, metaforizando a 
imagem eletrônica em sua virtualidade. 

A referencialidade é escamoteada ou circula por entre as linguagens. Os 
efeitos de real, idem. Homologa-se o real. No poético, a coragem, os jogos 
metafóricos e metonímicos excedem. Como ler? Como ler essa profusão de 
textos, sons, imagens? Que operadores de leitura podem ser fornecidos? O 
signo ainda é portador de sentidos? 

O texto, lugar de permuta de textos, aí incluídos o leitor e o autor, permite a 
leitura combinatória, pois ele também assim o é. Fazendo com que só o ato 
de ler potencialize a leitura, Um texto poético traz a marca de um sujeito a 
se mostrar e a se esconder. Esse sujeito, tão premiado em nosso meio 
acadêmico é mais um “voyeur” de seu próprio fazer e/ou narrar. O sujeito 
que o lê constrói ou desconstrói esse texto. Um outro sujeito vai se 
fazendo. O “autor” fornece dicas apenas, traços, pistas para o leitor que 
trilha caminhos possíveis e previstos pelo texto. 



 21 

Pensar a Leitura/Pensar a Escritura, Hoje 
Vera Casa Nova 

(UFMG) 

Todas as formas se mudam, decaem e perecem 
ou se transformam, são todas efemeraç e 
caducas, ao passo que a idéia ou substância é 
sempre viva, verde e eterna. 

João Ribeiro, Páginas de Estética, p. 87. 
 
Pensar o efêmero, o transitório e ao mesmo tempo insinuar contrastes: 
pobreza/riqueza; quem lê/quem não lê; quem pode/quem não pode; quem 
sabe/quem não sabe. Tudo isso e muito mais, quando penso na leitura de 
um livro por um e/ou muitos. 

Livro-texto-verso-frase. Livro-objeto de muitos sentidos insistindo, 
persistindo na História. Mas como pensar a leitura sem pensar o tempo e o 
espaço na contemporaneidade? 

O 3o. mundo: A América Latina, a África, o Haiti... de analfabetos que 
lêem tudo sem as letras. Aqui não há possibilidade de certezas ou de 
verdades absolutas. Nós, pobres inseguros e carentes, nos apoiamos em 
qualquer verdade que tenha aparência de verdade. Por isso corremos atrás 
de fragmentos de conhecimento sobre os objetos eleitos, escolhidos por 
nós. 

Estamos diante de objetos semióticos, de imagens plurivisuais e o livro 
continua ali a nos observar. Uma outra leitura colhendo sentidos cuja 
referência está na história do indivíduo, do sujeito. Algo semelhante a 
fractais. 

Fractal, qualquer coisa cuja forma é aparentemente irregular, interrompida, 
dcscontínua. Um objeto fisico que mostra uma forma fractal, forma 
poligonal, com numeroso número de lados. Dimensão fractal da leitura, ato 
de recepção como produção de sentidos que muda a própria natureza do 
objeto. 

Não há mais lugar para o autor que exclui a multiplicação, o jogo de 
possíveis sentidos do seu texto. Bakhtin pensa o romance como uma 
orquestração de vozes, uma polifonia, onde múltiplas vozes se encontram. 

 22 

Ao nosso redor existe uma polifonia, ou melhor, nós somos também uma 
polifonia. Ao percorrer versos, narrativas variadas, jornais, revistas, textos 
variados, assim também imagens, estamos diante de uma multiplicidade 
concreta, numerosos sinais, símbolos, signos que nos espreitam e nos 
solicitam. Em nossos relacionamentos, em nível individual ou social 
esbarramos em máscaras e poses variadas. 

Acostumados ao mimético exacerbado a que nossa cultura nos submete, ao 
“surplus” da cultura de massa, ao signo reduplicador, ao estereótipo, 
ficamos perplexos, surpresos diante da desintegração, da desconstrução dos 
signos. O próprio livro passou a descartável, ou ainda, é lido pela capa, pela 
orelha, pela resenha. O processo de leitura é mais veloz, tanto quanto o ato 
de ler imagem. O texto deve ser curto para ser lido. A frase é curta. A 
sintaxe minimalista. O verso um multiplicador sintético. 

Domina a imagem virtual, a que é formada pelos raios luminosos, que 
divergem depois de atravessarem um sistema ótico. A ancoragem dos 
sentidos parece nos desapontar. Diante de um olhar desarmado, as imagens 
circulam, pulverizam-se. Onde está a representação que o próprio 
significante aponta? Imago, imagem, imitação. Não mais a imitação a que 
Aristóteles se referia, mas a mutação. Tempo e espaço imagético em fluxo 
constante. A vinheta apresenta a novela Olho por Olho. A imagem 
petrificada do homem e da mulher eroticamente se move, metaforizando a 
imagem eletrônica em sua virtualidade. 

A referencialidade é escamoteada ou circula por entre as linguagens. Os 
efeitos de real, idem. Homologa-se o real. No poético, a coragem, os jogos 
metafóricos e metonímicos excedem. Como ler? Como ler essa profusão de 
textos, sons, imagens? Que operadores de leitura podem ser fornecidos? O 
signo ainda é portador de sentidos? 

O texto, lugar de permuta de textos, aí incluídos o leitor e o autor, permite a 
leitura combinatória, pois ele também assim o é. Fazendo com que só o ato 
de ler potencialize a leitura, Um texto poético traz a marca de um sujeito a 
se mostrar e a se esconder. Esse sujeito, tão premiado em nosso meio 
acadêmico é mais um “voyeur” de seu próprio fazer e/ou narrar. O sujeito 
que o lê constrói ou desconstrói esse texto. Um outro sujeito vai se 
fazendo. O “autor” fornece dicas apenas, traços, pistas para o leitor que 
trilha caminhos possíveis e previstos pelo texto. 



 23 

O sentido do signo pode estar em qualquer lugar. Depois de um lance de 
dados de Mallanné, esse texto profético/poético, em que a página/folha em 
branco foi preenchida em torvelinho, desenhada e siderada, sob formato de 
galáxias, todas as constelações de versos podem acontecer. A linearidade 
virou um acaso. Verdadeira produção fractal de versos, tal qual uma 
produção computadorizada de imagens. 

O advento do hipertexto, na era do computador, vídeo-textos, “softwares”, 
pode ser um dado a mais na imprevisibilidade de programas de leitura. 

A leitura e a produção do texto implicam, hoje, na superposição de 
sentidos, com as alternativas virtuais da escritura. Não penso aqui no fim 
do livro, mas penso um outro livro, um outro texto. Um livro como o que 
Blanchot definiu, uma outra dimensão de livro: múltiplo em todos os 
sentidos. 

O filme de Claude Deville – A Leitora – coloca-se para nós como uma 
possibilidade nostálgica. Leitor para o outro. Resgate do oral e do escrito 
poético, narrativo. Valorização do livro enquanto corpo. Corpo enquanto 
lugar de emoções, prazer, gozo. Escritura e leitura, autoria e co-autoria. 

Quando Calvino escreveu suas propostas para o próximo milênio apontava 
para um novo paradigma que se articula. Pensar a escritura e a leitura, 
pensar uma ponte entre duas culturas, por exemplo entre a científica e a 
literária, pensar essa complexidade, “o acaso organizador”, a “auto-
organização”, a “ordem pelo rumor”, “o sistema auto-referencial” etc. são 
tentativas conceituais para uma nova inteligibilidade do mundo, uma nova 
proposta de leitura que ultrapasse, por um lado, o circuito fechado do 
sentido e a proposta mallarmeana que vinga até hoje nas Galáxias. 

Pensar a leitura / a escritura dentro do movimento da produção de sentidos 
passa pela natureza de uma e de outra, e sobretudo pelo estudo das 
condições históricas de produção e recepção da multiplicidade. Quando 
Barthcs escreveu Prazer do Texto diferençando texto de prazer e texto de 
gozo ele se centrava no paradigma do desejo, mas foi ele mesmo que 
possibilitou as novas condições de se pensar a leitura desse texto novo que 
ora aparece. Hoje diante do descontínuo, da não linearidade dos textos, das 
imagens, dos hiper-signos, dos variados descolamentos, é urgente pensar 
novos paradigmas que possam dar conta do que está se passando. 

 24 

A instalação multimídia, que vimos recentemente no Palácio das Artes 
Poscatidevenum e o espetáculo neo-vanguardista Ouver, mostram essa não-
linearidade, o prismático das leituras, as inúmeras possibilidades de 
traduções intersemióticas, a impossibilidade do sentido único, verdade 
legitimadora do sentido. Mais do que nunca a produção de sentidos é 
explicitada pela arte. A maneira mais clara de se entender isso é de como, 
através do controle remoto, construímos nosso programa de tv. Recortamos 
propagandas, novelas, filmes, entrevistas, construímos uma verdadeira 
narrativa. Produção descontínua, leitura descontínua. Colagem de 
fragmentos, “micropalimpsesto” obtido com novos significados, novos 
valores, logo novas semioses. 

A fragmentação, a aglomeração sígnica, que faz inexistir os significados, 
ou desintegra-os, faz circular os significantes, produzindo novos sentidos. 
Sentidos descentrados pelo próprio sistema. Assim, só nos resta a viagem 
sígnica ou como disse Haroldo de Campos essa aventura sígnica... O 
processo de leitura, assim, pressupõe interrupções freqüentes, recortes, 
fragmentos de toda ordem, repetições, paródias. Estamos diante de 
fracionamentos de um fluxo de ordem de comunicação, da cultura, da arte, 
na fonte e na recepção. 

O leitor é um viajante. Tal qual nos mostra Baudrillard, em seu livro 
“América”. Viajante do deserto, emblema da América. Literatura de 
viajantes. Tão-somente um viajante de sentidos que assim também nos faz. 
Um viajante que se encontra com o imprevisível, com a polifonia de vozes 
culturais em cada esquina do percurso. 

Volto a pensar na multiplicidade, mas não no espaço pretensiosamente 
livre, ou melhor selvagem ou ingênuo do ler ou do fazer. É a língua a que 
estou submetida que assim o exige. E é essa mesma língua que me 
perpassam, que me faz ir ao encontro de outras linguagens. Ler, em seu 
sentido etimológico indica qual direção tomar, colher sentidos. Assim ao 
ler nos transformamos de alguma forma. A leitura seria o gesto do corpo 
que, ao mesmo tempo, instala e perverte a sua ordem, como afirma Barthes. 
Ela nos modifica sem nos darmos conta. Num movimento de apropriação, 
eu adiro às leituras que faço e assim saio do lugar em que estava. 

Assim ao pensar a leitura e a escritura volto-me para as questões que estão 
aí a nos deixar inquietos. O que será da leitura se os códigos se 
multiplicam, e só temos deles algumas frações de sentidos? Parece-me que 



 23 

O sentido do signo pode estar em qualquer lugar. Depois de um lance de 
dados de Mallanné, esse texto profético/poético, em que a página/folha em 
branco foi preenchida em torvelinho, desenhada e siderada, sob formato de 
galáxias, todas as constelações de versos podem acontecer. A linearidade 
virou um acaso. Verdadeira produção fractal de versos, tal qual uma 
produção computadorizada de imagens. 

O advento do hipertexto, na era do computador, vídeo-textos, “softwares”, 
pode ser um dado a mais na imprevisibilidade de programas de leitura. 

A leitura e a produção do texto implicam, hoje, na superposição de 
sentidos, com as alternativas virtuais da escritura. Não penso aqui no fim 
do livro, mas penso um outro livro, um outro texto. Um livro como o que 
Blanchot definiu, uma outra dimensão de livro: múltiplo em todos os 
sentidos. 

O filme de Claude Deville – A Leitora – coloca-se para nós como uma 
possibilidade nostálgica. Leitor para o outro. Resgate do oral e do escrito 
poético, narrativo. Valorização do livro enquanto corpo. Corpo enquanto 
lugar de emoções, prazer, gozo. Escritura e leitura, autoria e co-autoria. 

Quando Calvino escreveu suas propostas para o próximo milênio apontava 
para um novo paradigma que se articula. Pensar a escritura e a leitura, 
pensar uma ponte entre duas culturas, por exemplo entre a científica e a 
literária, pensar essa complexidade, “o acaso organizador”, a “auto-
organização”, a “ordem pelo rumor”, “o sistema auto-referencial” etc. são 
tentativas conceituais para uma nova inteligibilidade do mundo, uma nova 
proposta de leitura que ultrapasse, por um lado, o circuito fechado do 
sentido e a proposta mallarmeana que vinga até hoje nas Galáxias. 

Pensar a leitura / a escritura dentro do movimento da produção de sentidos 
passa pela natureza de uma e de outra, e sobretudo pelo estudo das 
condições históricas de produção e recepção da multiplicidade. Quando 
Barthcs escreveu Prazer do Texto diferençando texto de prazer e texto de 
gozo ele se centrava no paradigma do desejo, mas foi ele mesmo que 
possibilitou as novas condições de se pensar a leitura desse texto novo que 
ora aparece. Hoje diante do descontínuo, da não linearidade dos textos, das 
imagens, dos hiper-signos, dos variados descolamentos, é urgente pensar 
novos paradigmas que possam dar conta do que está se passando. 

 24 

A instalação multimídia, que vimos recentemente no Palácio das Artes 
Poscatidevenum e o espetáculo neo-vanguardista Ouver, mostram essa não-
linearidade, o prismático das leituras, as inúmeras possibilidades de 
traduções intersemióticas, a impossibilidade do sentido único, verdade 
legitimadora do sentido. Mais do que nunca a produção de sentidos é 
explicitada pela arte. A maneira mais clara de se entender isso é de como, 
através do controle remoto, construímos nosso programa de tv. Recortamos 
propagandas, novelas, filmes, entrevistas, construímos uma verdadeira 
narrativa. Produção descontínua, leitura descontínua. Colagem de 
fragmentos, “micropalimpsesto” obtido com novos significados, novos 
valores, logo novas semioses. 

A fragmentação, a aglomeração sígnica, que faz inexistir os significados, 
ou desintegra-os, faz circular os significantes, produzindo novos sentidos. 
Sentidos descentrados pelo próprio sistema. Assim, só nos resta a viagem 
sígnica ou como disse Haroldo de Campos essa aventura sígnica... O 
processo de leitura, assim, pressupõe interrupções freqüentes, recortes, 
fragmentos de toda ordem, repetições, paródias. Estamos diante de 
fracionamentos de um fluxo de ordem de comunicação, da cultura, da arte, 
na fonte e na recepção. 

O leitor é um viajante. Tal qual nos mostra Baudrillard, em seu livro 
“América”. Viajante do deserto, emblema da América. Literatura de 
viajantes. Tão-somente um viajante de sentidos que assim também nos faz. 
Um viajante que se encontra com o imprevisível, com a polifonia de vozes 
culturais em cada esquina do percurso. 

Volto a pensar na multiplicidade, mas não no espaço pretensiosamente 
livre, ou melhor selvagem ou ingênuo do ler ou do fazer. É a língua a que 
estou submetida que assim o exige. E é essa mesma língua que me 
perpassam, que me faz ir ao encontro de outras linguagens. Ler, em seu 
sentido etimológico indica qual direção tomar, colher sentidos. Assim ao 
ler nos transformamos de alguma forma. A leitura seria o gesto do corpo 
que, ao mesmo tempo, instala e perverte a sua ordem, como afirma Barthes. 
Ela nos modifica sem nos darmos conta. Num movimento de apropriação, 
eu adiro às leituras que faço e assim saio do lugar em que estava. 

Assim ao pensar a leitura e a escritura volto-me para as questões que estão 
aí a nos deixar inquietos. O que será da leitura se os códigos se 
multiplicam, e só temos deles algumas frações de sentidos? Parece-me que 



 25 

é preciso aprender a ler novamente, ou seja, estar aberto à leitura dos 
signos verbais e não-verbais a partir dos outros meios, que não tão somente 
a interpretação, mas a criação de relações, para que se possa, diante de 
justaposições e da interpenetração dos códigos, observar e propor outros 
meios de apreensão do que está aí no mundo. 

Pensar, sentir, ver as mudanças do ato de ler enquanto uma complexidade, 
enquanto prazer de decifrar enigmas, enquanto instigação. Passar pelo 
vago, pelo indefinido, pelo indistinto, sabendo que ali reside alguma coisa 
perturbadora que nos obriga a atravessar faces. 

O silêncio, os gestos, as vozes, os ritmos, as palavras e todas as linguagens, 
enfim, fazem parte do drama do sujeito, por isso devem ser lidas, escutadas 
como risco, presente nas relações entre sujeitos produtores de sentido, 
produtores de imagens, de sobredeterminações... 

Cito Barthes: “o que normanlmente se ouve (principalmente no campo da 
arte, cuja função é freqüentemente utópica) não é a presença de um 
significado, objeto de reconhecimento ou de decifração, é a própria 
dispersão, o jogo de espelhos dos significantes, incessantemente reproposto 
por uma escuta que os produz constantemente, sem fixar nunca o sentido: 
este jogo de espelhos chama-se significância (distinta da significação): ao 
escutar um trecho de música clássica, propõe-se ao ouvinte que o decifre, 
ou seja, que reconheça (servindo-se da cultura, da atenção, da 
sensibilidade) a construção, tão codificada (pré-determinada) como a de um 
palácio em dada época. Mas ao escutar uma composição de Cage, escuta-se 
um som a seguir a outro, não na sua extensão sintagmática, mas na sua 
significância bruta e como que vertical: ao desconstruir-se, a escuta 
exterioriza-se, obriga o sujeito a renunciar à sua intimidade”.1 

Ler e escutar as faces e as interfaces dos fragmentos, das rupturas, das 
dobras, das lacunas, para se ascender ao sujeito e à sua arte. Não à sua 
totalidade, mas às frações do seu conhecimento, de sua cultura. Penso que 
seja essa a via de aproximação dos processos de produção de sentido dos 
textos que nos são dados a ler. 

 

                                                           
1 BARTHES, R. Escuta. Verbete da Enciclopédia Einaudi. v.11. Lisboa: Casa da 
Moeda, 1987. 

 26 

Um convite ao Jogo das Letras 
Laura Beatriz Fonseca de Almeida 

(UFMG) 

 
Alice começava a enfadar-se de estar sentada no 
barranco junto à irmã e não ter nada que fazer: 
uma ou duas vezes espiava furtivamente o livro que 
ela estava lendo, mas não tinha fíguras nem 
diálogos, e de que serve um livro – pensou Alice – 
sem figuras nem diálogos? 

(Lewis Carrol) 
 

A pequena Alice reclama o colorido e a imagem das letras que, ainda, não 
pode ler. Mas se esse texto não lhe causa encanto, o mundo dos sonhos a 
convida a participar de uma aventura e, para tanto, basta fechar os olhos. 
Através da trilha do coelho de colete e relógio de bolso, Alice deixa-se 
levar pela curiosidade, pela aventura. No traçado das linhas do imaginário, 
entra na toca do coelho para experimentar, como protagonista, os sentidos 
do reino das Maravilhas. 

O enfado de Alice diante de um texto apenas de letras é a imagem que 
recorto para iniciar uma reflexão sobre o movimento de produzir sentidos 
na escola. A reação da pequena Alice me faz pensar nas meninas e 
meninos, jovens e adolescentes que permanecem horas, dias, meses, anos 
entorpecidos nas salas de aula, ouvindo e lendo textos sem saber de fato, 
para que serve tudo aquilo. 

Conferindo noções, teorias, assuntos como informações prontas, entregues 
pelo professor ou por um manual, os meninos da escola – mão no queixo, 
olhar ausente – movem-se pelas letras menos pela curiosidade de quem 
quer experimentar algum sentido do que pela relação de compromisso de 
quem deve devolver ao professor o sentido inviolável do texto, como 
garantia de aprovação. 

Submersos em uma prática tão distante, muitas vezes, de suas vidas, esses 
meninos olham, sem ver; ouvem, sem escutar os textos que os iniciam no 
mundo das letras. Espiando do lado de fora os signos opacos e indecifráveis 
do conhecimento, não conseguem alcançar o estatuto de sujeito no jogo da 


